
263Проблема тотемизма в историографическом аспекте

и, более того, теперь, с позиций иных, чем это было у Канта, готовы 
к тому, чтобы признать, что сама идея пространства — это не более 
чем наш образ — образ, способный к нескончаемому усложнению, 
но не к какому-либо конкретному приземлению» [Налимов, Дрога-
лина 1995: 179].

Библиография
Жуковская Н.Л. Мандала // Буддизм: Словарь. М., 1992.
Малявин В.В. Молния в сердце. М., 1997.
Малявин В.В. Сумерки дао. Культура Китая на пороге Нового времени. 

М., 2000.
Налимов В.В., Дрогалина Ж.А. Реальность нереального. М., 1995.
Огибенин Б.Л. Структура мифологических текстов «Ригведы». М., 

1968.
Топоров В.Н. Пространство и текст // Текст: семантика и структура. М., 

1983.
Туччи Д. Религии Тибета. СGб., 2005.
Ригведа. Избранные гимны / Пер., коммент. и вст. ст. Т.Я.������������ �����������Елизаренко-

вой. М., 1972.
Ригведа. Мандалы I–IV / Сост., пер., т., прим. Т.Я. Елизаренковой. М., 

1989/
Элиаде М. Космос и история. М., 1987.
Элиаде М. Священное и мирское. М., 1994.
Элиаде М. Йога: бессмертие и свобода. СПб., 1999.
Юнг К.Г. Встреча с бессознательным  // Воспоминания, сновидения, 

размышления. Киев, 1994.

Т.Н. Дмитриева

ПРОБЛЕМА ТОТЕМИЗМА 
В ИСТОРИОГРАФИЧЕСКОМ АСПЕКТЕ

Наверное, никакой другой форме архаических верований не было 
уделено столько внимания, сколько тотемизму. Это четыре огром-
ных тома Дж. Фрэзера, специальный отдел в журнале «Anthropos», 
где в течение десяти лет, начиная с 1914 г., печатались дискуссион-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



264 Т.Н. Дмитриева

ные статьи крупных ученых разных стран, и огромное количество 
других монографий и статей по этому вопросу. Историографию 
проблемы тотемизма можно вполне назвать «приключением идеи», 
которое хорошо иллюстрирует законы и тенденции развития на-
учной этнологической мысли как таковой. Мы еще раз попробуем 
дать общий очерк этой более чем столетней дискуссии, наметить 
основные тенденции и акценты, очертить, обозначить тот широкий 
спектр идей и имен, которые имели отношение к формированию 
представлений о тотемизме, показать историю развития этих пред-
ставлений.

Слово «тотем» впервые прозвучало в Европе в конце XVIII  в. 
благодаря путешественнику Джону Лонгу, опубликовавшему 
в 1791 г. книгу «Путешествия и странствия индийского переводчика 
и купца» [Long 1791], где он рассказал о тотемах североамерикан-
ского племени оджибвеев. В 1869–1870 годах вышла в свет работа 
Дж.Ф. Мак-Леннана «О почитании животных и растений», где в на-
учный оборот был введен термин «тотемизм». С тех пор уже почти 
150 лет тотемизм продолжает занимать умы ученых разных стран. 
Высказываются различные (порой даже взаимоисключающие) гипо-
тезы. Периодически появляются обобщающие историографические 
работы с названиями «Современное состояние проблемы тотемиз-
ма» [Van Gennep 1920; Haekel 1952; Дмитриева 1981], «Тотемизм се-
годня» [Levi-Strauss 1962], авторы которых стремятся упорядочить 
многочисленные и разнообразные точки зрения.

В 1920 г. А. ван Геннеп насчитал уже 41 теорию тотемизма. Одни 
и те же ученые в течение жизни кардинально меняли свои взгля-
ды на эту проблему (например, Дж. Фрэзер предложил три теории, 
объясняющие тотемизм, А.Р.  Рэдклифф-Браун — две). Есть клас-
сификация теорий тотемизма: они делятся на номиналистические 
и эмблематические, психологические, биосексуальные, вульгарно-
экономические и т.п. [См. Хайтун 1958: 109 и далее]. Общее состоя-
ние проблемы оценивается разными авторами абсолютно противо-
положно.

Л.Я. Штернберг в 1925–1926 гг.: «Эта концепция или, вернее, ре-
лигиозная система до сих пор возбуждает самые различные споры 
среди ученых относительно ее происхождения и значения. И дей-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



265Проблема тотемизма в историографическом аспекте

ствительно, вопрос о тотемизме является одним из самых сложных 
и до сих пор неразрешимых вопросов» [Штернберг 1936: 473].

С.А. Токарев в 1956 .: «Тотемизм <…> может считаться в настоя-
щее время не только не самой загадочной и трудной для понимания, 
<…> а, наоборот, одной из самых понятных форм религии, проис-
хождение которой вполне очевидно» [Токарев 1956 б: 57].

А.Ф. Анисимов в 1967 г. опять отмечает: проблема генезиса тоте-
мизма «до сих пор продолжает оставаться для науки одной из наи-
более глубоких загадок» [Анисимов 1967: 33].

При этом нельзя сказать, что с течением времени новые исследо-
вания вносят ясность в проблему в целом или в какие-то ее аспек-
ты.

Пожалуй, только относительно тотемизма при его обсуждении 
вставал вопрос — а существовал ли он вообще? И в настоящее вре-
мя теории, не признающие тотемизм как некую систему, как одно-
родную, внутренне связанную группу фактов, кажутся более адек-
ватными реальности.

Можно сказать, что уже у истоков научного осмысления тотемиз-
ма произошло некоторое непонимание, недоразумение. На это ука-
зывал Э. Тейлор в своей книге «Первобытная культура»: «В ущерб 
изучению предмета Джон Лонг, <…> очевидно, не понял его [слова 
«тотем» — Т.Д.] значения в туземных обычаях, касающихся брака 
и клановых отношений. Он, очевидно, спутал тотемическое живот-
ное клана с животным-покровителем или защитником отдельного 
охотника, представлявшим его «маниту» или «лекарство»» [Тейлор 
1939: 403].

К. Леви-Строс дает морфологический разбор этого алгонкинско-
го слова. «Выражение «ototeman», приблизительно означающее «он 
принадлежит моей родине», разбивается на: начальное о — суффикс 
третьего лица, эпентезу -t-, чтобы не допустить слияния гласных, 
притяжательного показателя -т-, -ап- — суффикса третьего лица; на-
конец, -ote-, которое выражает родство между «Я» и кузеном муж-
ского либо женского пола, следовательно, определяет экзогамную 
группу на уровне поколения субъекта. Таким образом выражали 
клановую принадлежность: makwa nindotem — «медведь  — мой 
клан»; pindiken nindotem — «Входи, мой брат по клану» и т.д.» 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



266 Т.Н. Дмитриева

[Леви-Строс 1994: 49]. Однако клановые названия по животным 
у оджибве — это одно, а их же представления о том, что каждый 
индивид находится в  особой связи с животным, которое является 
его духом охранителем, — это другое [Леви-Строс 1994: 50; Тейлор 
1939: 404].

Первая теория тотемизма как особого явления в культуре при-
надлежит Дж.Ф. Мак-Леннану, который обосновал ее в вышеупо-
мянутой работе [Mac-Lennan 1869: 70]. По его представлениям, 
тотемизм  — это особая, однородная по существу группа фактов, 
представляющая религиозную систему, которая заключается, как 
это передает К.  Леви-Строс [1994: 46], в сочетании фетишизма 
с экзогамией и матрилинейной филиацией. Мак-Леннан считал то-
темизм определенной стадией в развитии общества и объяснял ею 
различные темные вопросы классической религии и классической 
мифологии. Эта работа сразу же обратила на себя внимание ученого 
мира, и начались поиски тотемизма и его следов у разных народов 
и в разных религиях. Первым, кто вслед за Мак-Леннаном обратил 
внимание на тотемическую систему, был Робертсон Смит, открыв-
ший следы тотемизма у семитических народов. В 1884 г. он писал 
о том, что тотемическое животное — это священное животное кла-
на, кровь которого символизирует единство клана, а ритуальное 
умерщвление и поедание тотемического животного — это заключе-
ние кровного союза клана с его божеством. Он также отмечал, что 
в тотемизме человек переносит на всю природу черты собственного 
общественного устройства [Robertson Smith 1907: 138, 285, 312–314 
и др.].

Мысль о переносе представлений об общественном устройстве 
на внешнюю природу в 1896 г. высказывал также Ф. Джевонс. По-
скольку первобытный человек мыслит природу по образу и подобию 
своих социальных образований, кланы людей оказываются анало-
гичными видам животных и растений. Последние же и есть тотемы. 
И Робертсон Смит, и Джевонс считали, что связь клана и его тотема 
имеет характер взаимовыгодного договора между ними.

Параллельно с первыми теоретическими обобщениями и попыт-
ками понять природу этого явления шло накопление эмпирического 
материала. Б. Спенсером, Ф. Гилленом [Spencer, Gillen 1899; 1904], 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



267Проблема тотемизма в историографическом аспекте

А.  Хауиттом [Howitt 1904], К.  Штреловым [Strelow 1907–1920] 
и другими этнографами, изучавшими племена австралийских або-
ригенов, были получены многочисленные сведения об образе жиз-
ни, социальной организации и мировоззрении коренного населения 
Австралии, считавшегося одним из самых архаичных на планете. 
Здесь обнаружился также богатый материал, давший пищу для по-
строения теорий тотемизма. Эти данные стали основной фактологи-
ческой базой для дальнейшего осмысления тотемизма.

«Крестным отцом» тотемизма называют иногда Джемса Джор-
джа Фрэзера [Штернберг 1936: 484]. В 1887 г. появляется его не-
большая книга «Тотемизм» [Frazer 1887], где он классифицирует 
факты, имеющие к нему отношение, но еще не дает полного объ-
яснения. В 1890 г. в первом издании «Золотой ветви» он предлага-
ет объяснение происхождения тотемизма с позиции представлений 
о «внешней душе». Внешняя душа — это одна из душ человека, ко-
торая хранится в каком-либо объекте внешнего мира: в растении, 
животном, предмете и пр. С жизнью и сохранностью этого объекта 
связана жизнь человека. Фрэзер считал, что во время инициаций, 
во время «смерти» инициируемого его душа переносится в какое-то 
животное или растение, которое становится его тотемом; и обрат-
но — душа животного или растения переносится в инициируемого. 
Таким образом устанавливается связь между человеком и его тоте-
мом. Запрет убивать тотема, таким образом, связан с риском убить 
самого себя.

В 1910 г. выходит в свет обширная четырехтомная монография 
Фрэзера «Тотемизм и экзогамия», где он не только приводит в си-
стематизированном виде огромное количество фактов по тотемиз-
му, создавая таким образом настоящую энциклопедию, но и предла-
гает его определение и объяснение. Это определение легло в основу 
дальнейшего понимания тотемизма как особой группы однородных 
по существу фактов, особой формы религиозных верований и об-
рядов [Токарев 1990: 52]. «Тотем — это класс материальных объек-
тов, к которому дикарь относится с суеверным уважением, веря, что 
между ним и каждым членом класса существует интимная и совер-
шенно особая связь». «Связь между человеком и его тотемом взаи-
мовыгодна: тотем защищает человека, а человек выказывает свое 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



268 Т.Н. Дмитриева

уважение к тотему разными способами, не убивая его, если это жи-
вотное, и не повреждая и не собирая его, если это растение». «В от-
личие от фетиша, тотем — никогда не отдельный индивид, всегда 
класс объектов, обычно — животных или растений, реже — класс 
неодушевленных природных объектов, очень редко — класс искус-
ственных объектов». «Тотемы бывают трех видов — клановый, по-
ловой и индивидуальный». «Клановый тотем почитается мужчина-
ми и женщинами клана, они называют себя по имени тотема, верят, 
что происходят от одного предка, связаны взаимными обязатель-
ствами и общей верностью тотему». Тотемизм, по Фрэзеру (и это 
было поддержано в дальнейшем) — это и религия, и социальная 
система [Frazer 1910: 3–4].

Вторая теория тотемизма Фрэзера была связана с открытием 
Спенсером и Гилленом у австралийцев обряда интичиума — умно-
жения тотема. Каждый клан магически обеспечивает изобилие 
своего тотема, но сам его не употребляет в пищу, и, таким обра-
зом, объединенные в так называемой магической кооперации кла-
ны общества в целом обеспечивают процветание всей окружающей 
природы.

Третья теория Фрэзера о происхождении тотемизма основыва-
лась на представлениях о том, что архаические племена не понима-
ют истинной причины беременности и что фантазии беременных 
женщин о  связи будущего ребенка и какого-либо животного, рас-
тения или предмета, при виде или при вкушении которого они чув-
ствовали себя плохо, лежат в основе представлений о тотемизме. 
В  настоящее время эти теории (как, впрочем, и все, которые пы-
тались объяснить сложное многомерное явление действием какого-
либо одного фактора) имеют лишь историографический интерес.

Многие исследователи подчеркивали необычайно тесную, эмо-
циональную связь между людьми и их тотемом, а также коллектив-
ность тотемических представлений; то, что субъектом, носителем 
их является всегда группа людей, как правило, род.

Наиболее последовательно и обоснованно представление о зна-
чении коллективности тотемических идей для понимания тоте-
мизма было изложено Эмилем Дюркгеймом. Он считал тотемизм 
всеобщей стадией развития религиозных представлений и первона-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



269Проблема тотемизма в историографическом аспекте

чальной формой религии, так как он наиболее полно представлен у 
аборигенов Австралии — наиболее архаичного, примитивного, как 
он считал, из живущих на Земле обществ. В основу дюркгеймовско-
го понимания легло противопоставление «священного» и «мирско-
го». «Священное» — это то, что санкционировано самим обществом. 
Тотем священен потому, что это символ, материальное олицетворе-
ние самого клана. Тотем — эта элементарная форма божества — 
есть символ первобытного клана, в его лице клан чтит самого себя. 
«Бог клана, тотемический принцип, не может быть не чем иным, как 
самим кланом, но гипостазированным и представленным в изобра-
жениях под чувственными видами растения или животного, служа-
щего тотемом» [Durkheim 1912: 143, 158–159 и др.].

Таким образом, Дюркгейм считал тотем материальным символом 
единства первобытного коллектива. Он также справедливо обратил 
внимание на то, что в культовой практике аборигенов Австралии 
главным является не столько само тотемическое животное, растение 
и т. п., сколько разнообразные символические предметы, изготов-
ленные человеком и тщательно оберегаемые от глаз непосвященных 
[Там же: 189]. В теории Дюркгейма содержится плодотворная идея 
о тотемах как символах групп, и это отсылает нас далее к представ-
лению о тотемизме как о форме классификации. Но при этом сохра-
няется характеристика тотема не просто как различающего знака, 
а  как священного символа, что удерживает в рамках этой теории 
и его культовую сторону.

Итак, к первому десятилетию XX  в. сложились представления 
о тотемизме как религиозной системе с сильно выраженной соци-
альной стороной, которая характеризовалась, по общепринятым 
представлениям, следующими чертами: вера группы людей (как 
правило, рода) в особую интимную связь, вплоть до тождественно-
сти, с классом объектов внешнего мира (животных, растений и пр.), 
вера этой группы в происхождение от тотема, экзогамность тотеми-
ческой группы, название группы по тотему, пищевые запреты в от-
ношении тотема, забота о размножении тотема — продуцирующие 
обряды типа интичиума, обряды инициации, вера в возможность 
перевоплощения в тотем и т.п. Тотемизм считался необходимой ста-
дией в развитии религии, одной из ранних или самой ранней фор-
мой религиозных представлений.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



270 Т.Н. Дмитриева

В это же время формировалась и диаметрально противополож-
ная точка зрения на тотемизм, утверждавшая разнородность явле-
ний, объединяемых в тотемический комплекс, доказывавшая, что 
тотемизма как системы не существует, что это иллюзия, самообман 
этнологов. Этот путь был начат в 1910 г. Александром Гольденвей-
зером, а одним из наиболее ярких эпизодов на этом пути стала тео-
рия Клода Леви-Строса.

Но вернемся в первому, интегрирующему, направлению исследо-
ваний тотемизма, так как оно было унаследовано и развито в совет-
ской этнографической науке и получило в ней как бы искусствен-
ное укрытие, защиту от «размывающей» его критики американской 
конкретно-исторической школы Ф.  Боаса, новейших полевых ис-
следований этнографов-австраловедов и «Тотемизма сегодня» 
К.  Леви-Строса. В советской этнографии взгляд на тотемизм как 
на однородную и внутренне связанную группу фактов, как на одну 
из ранних форм религии не подвергался сомнению. Взгляды Голь-
денвейзера, Лоуи, Боаса рассматривались как некое чуть ли не ку-
рьезное исключение, происшедшее в силу их склонности к особому 
скептицизму [Токарев 1990: 52]. Серьезного критического разбора 
взглядов К. Леви-Строса не было. Поэтому интегрирующий подход 
к тотемизму стал господствующим и вариабельность взглядов была 
ограничена его пределами.

Проблеме тотемизма было уделено особенно большое внимание 
в первые десятилетия развития советской этнографии; причем здесь 
всецело преобладал социологический подход. Ставились проблемы 
происхождения тотемизма, сущности тотемизма — являлся ли он 
только религией, только ли социальной системой или же полурели-
гиозной, полусоциальной. Тотемический комплекс рассматривался 
как исторически возникшее образование, в нем выделялись более 
древние, «первоначальные», и более новые элементы. Тотемизм 
рассматривался как необходимая стадия развития не только рели-
гии, но и общества в целом. Доказывалась универсальность рас-
пространения тотемизма. В 1920–1930-е годы выделялась особая 
тотемическая стадия, тотемический строй, который предшествовал 
родовому строю, на том основании, что не реальная кровь, а вооб-
ражаемый «предок»-тотем спаивает людей в тотемическую группу» 
[Никольский 1923: 110; Быковский 1933: 67, 71].

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



271Проблема тотемизма в историографическом аспекте

Взгляды многих ученых прошли значительную эволюцию, они 
стремились глубже понять и адекватнее использовать марксистскую 
теорию развития общества применительно к тотемизму. Как при-
мер можно привести взгляды Д.К. Зеленина. В 1929 г. он отрицал 
существование тотемизма у народов Восточной Европы и Северной 
Азии как в прошлом, так и в настоящем [Зеленин 1929], а в 1936 г. 
пришел к признанию его у народов Сибири как непосредственно-
го предшественника культа онгонов [Зеленин 1936: 5, 29]. В 1937 г. 
Д.К. Зеленин писал: «Тотем — одна из древнейших форм духа: в 
тотеме дух еще совершенно неотделим от своей внешней формы 
животного или иного объекта природы, дух еще материален. Такой 
материальный дух-тотем мы склонны считать объектом наиболее 
первобытных религиозных представлений» [Зеленин 1937: 13].

А.М. Золотарев также изменил свои взгляды на вопросы о сущ-
ности тотемизма и соотношении тотемизма и экзогамии. В начале 
1930-х годов он считал тотемизм и экзогамию разнородными явле-
ниями (что сейчас кажется справедливым), а сущность тотемизма 
видел в том, что это «целая всеобъемлющая идеология, устанавли-
вающая соотношение между природой и обществом» [Золотарев 
1931: 18; 1932: 97]. В 1934 г. А.М. Золотарев отказывается от тезиса 
о разнородности экзогамии и тотемизма и считает, что тотемизм — 
это идеология родового строя [Золотарев 1934: 7].

Многое для формирования концепции тотемизма в советской на-
уке сделал С.П. Толстов. В 1931 г. он указал на то, что для тотемиз-
ма чрезвычайно существенно «чувство связи» человеческой группы 
«с занимаемой ею территорией», «с производительными силами 
этой территории» [Толстов 1931]. Он считал, что «чувство произ-
водственной связи с данным видом (или видами) животных и расте-
ний лежит в основе тотемической идеологии». Древнейшим типом 
представлений о тотеме, по С.П. Толстову, было ощущение группой 
людей «интимной связи» с классом материальных объектов. Какова 
же была эта группа людей? По этому поводу С.П. Толстов выска-
зал оригинальную гипотезу (не получившую, правда, признания и 
развития), что половой тотемизм являлся наиболее ранней формой 
тотемизма. К этой мысли он пришел при попытке построить теорию 
становления родового строя и экзогамии. Он считал, что первой со-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



272 Т.Н. Дмитриева

циальной организацией общества было деление на мужскую и жен-
скую производственно-тотемные группы, что было шагом к разре-
шению противоречия между «половой жизнью членов коллектива 
и их производственной жизнью» [Толстов 1935].

Много внимания в своих трудах уделял проблеме тотемизма 
и А.Ф. Анисимов. Анализируя тотемический комплекс аборигенов 
Австралии, он пришел к выводу о его стадиальной стратифициро-
ванности, о том, что в ритуалах австралийцев присутствуют как ар-
хаичные, так и новые черты. Так, он считал, что церемония интичи-
ума и связанные с нею представления — это переосмысление более 
древней основы этого обряда, когда, возможно, практиковалось 
поедание тотема. Т.е. более древние магические охотничьи обряды 
были переосмыслены под влиянием тотемической идеологии [Ани-
симов 1960: 292–293]. А.Ф. Анисимов не считал тотемизм первой 
формой религии: по его мнению, тотемизму предшествовала еще 
более «архаическая форма представлений о сверхъестественном — 
фетишистские воззрения палеолитического человека» [Анисимов 
1967: 71].

С.А. Токарев определил тотемизм как форму религии раннеродо-
вых охотничьих общин, как веру «в сверхъестественную связь или 
родство, якобы существующие между группами людей и определен-
ными видами материальных предметов, чаще всего животными или 
растениями» [Токарев 1956 а: 209]. Основой тотемизма он считал 
перенесение кровнородственных отношений на внешний мир, идею 
родства человеческой группы с животными [Токарев 1956  б: 62]. 
В вере в тотемических предков, по С.А. Токареву, выразилась нераз-
рывная связь родовой общины со своей территорией. Он считал, что 
тесная связь тотемической мифологии с землей, с особенностями 
рельефа местности — это одна из характерных особенностей тоте-
мизма как такового. Связь тотемической системы с землей, с кон-
кретной территорией, на которой живут люди, подчеркивал позже 
и В.Р. Кабо [Кабо 1986: 64–65].

Тотемические предки, их жизнь и действия — это религиозно-
мифологическая санкция обычаев общины [Токарев 1964 а: 67–68]. 
В отличие от других авторов, С.А. Токарев не считал веру в пере-
воплощение (реинкарнацию) необходимым и всеобщим элементом 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



273Проблема тотемизма в историографическом аспекте

тотемизма. По его мнению, это скорее локальная черта, характерная 
для центральной части Австралии, особенно отчетливо выраженная 
у аранда и соседних племен [Токарев 1964 а: 69]. Как и А.Ф. Ани-
симов, С.А.  Токарев считал обряд интичиума ассимилированным 
тотемизмом элементом промысловой магии, корни которой могут 
быть и не связаны с тотемизмом [Токарев 1964 б: 64].

Несколько отличаются от только что изложенных взгляды на 
тотемизм Ю.И.  Семенова. По его мнению, идея тождественно-
сти коллектива людей с определенным видом животных возникла 
в  результате охотничьей специализации: вынужденная охотничья 
специализация и маскировка под преследуемое животное (широко 
распространенный охотничий прием) довершили дело убеждения 
формирующихся людей в их тождественности с избранным для 
охоты видом и возможности превращения в животное этого вида 
(и обратно). Настоятельная потребность в осознании единства кол-
лектива получила удовлетворение через осознание тождественно-
сти членов этого коллектива с данным видом животных. Так воз-
никло явление, называемое тотемизмом. Произошло это в эпоху 
мустье. Ядром тотемизма Ю.И.  Семенов считает осознание этой 
тождественности, которое в период своего возникновения не имело 
религиозного характера, т.к. в нем не было веры в сверхъестествен-
ную силу, влияющую на исход практической деятельности человека 
[Семенов 1966: 342].

В целом, в советской этнографии сложилась парадигма относи-
тельно тотемизма, в пределах которой он считался явлением уни-
версальным и обязательной стадией в развитии религиозных пред-
ставлений. Таков был итог «интегрирующего» направления.

Однако вернемся к началу нашего столетия, когда практически 
одновременно с «интегрирующим» формировался диаметрально 
противоположный подход к тотемизму. Как писал К. Леви-Строс, 
«признаки, возвещающие <…> падение» тотемической гипотезы, 
«появились почти в одно и то же время с ее триумфальным перио-
дом: она рушилась уже в тот момент, когда казалась наиболее на-
дежной» [Леви-Строс 1994: 49].

В 1910 г. выходит работа Александра Гольденвейзера «Totemism, 
an Analytical Study» [Goldenweiser 1910]. Автор выделяет главные 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



274 Т.Н. Дмитриева

черты тотемизма, как они определены в работах Фрэзера, Хэддона, 
Риверса, Спенсера и Гиллена. Это экзогамный клан, клановое на-
звание происходит от тотема, религиозная позиция по отношению к 
тотему — «друг», «брат», «защитник» и т.д., табуация или ограни-
чение в убийстве, еде (иногда в прикосновении и видении) тотема, 
вера в происхождение от тотема. Он утверждает, что органическая 
связь этих черт друг с другом не является a priori очевидной. Про-
веденный им анализ этих черт у различных примитивных племен 
Австралии, Британской Колумбии и др. показал их существенную 
историческую и психологическую независимость друг от друга. 
«Мы должны рассматривать группы явлений, которые в различных 
областях получили название «тотемических» как конгломераты су-
щественно независимых черт» [Там же: 88].

Но почему же, — задает он вопрос, — везде комбинируются 
именно эти «симптомы», а не другие? — Потому что это наиболее 
распространенные культурные явления. «Кроме того, в разных аре-
алах к тотемизму прибавляется то одно, то другое, многие важные 
формы человеческой деятельности и верований, самовыражения 
имеют тенденцию входить в композицию тотемического комплек-
са». (Эта тенденция продолжается и по сей день. В недавней работе 
А.В.  Гринев выделил у племен Северо-западного побережья Сев. 
Америки «престижный тотемизм» [Гринев 1995].) «Но если тоте-
мизм, грубо говоря, включает все, то является сам тотемизм чем-
то особым? Есть здесь какая-то специфика, или в одном месте мы 
употребляем слово тотемизм для одного, в другом — для другого 
набора явлений?» [Goldenweiser 1910: 89].

В результате анализа фактов и теорий тотемизма А. Гольденвей-
зер пришел к выводу, что ни один набор признаков не может быть 
взят как характерный для тотемизма, как нельзя отдельную черту 
рассматривать как фундаментальную, т.к. ни одна из них не встре-
чается постоянно [Там же: 91].

Однако, отвергнув существующие определения, он попытался 
дать собственное, которое бы основывалось на наиболее общих 
специфических чертах. Он считает таковыми отношение, ассоциа-
цию элементов и эмоциональное значение тотемических объектов и 
символов. Таким образом, он определил тотемизм как «тенденцию 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



275Проблема тотемизма в историографическом аспекте

определенных социальных единиц стать ассоциированными с объ-
ектами и символами эмоционального значения», или, другими сло-
вами, «тотемизм — это социализация эмоциональных ценностей» 
[Там же: 97].

Роберт Лоуи поддержал Гольденвейзера в его критической части. 
Он также считал, что «проблема тотемизма разлагается на ряд от-
дельных специальных проблем, не имеющих друг с другом никакой 
связи. Одна из этих проблем — ассоциация имен животного и кла-
на. Это явление не имеет ничего общего с обрядами размножения у 
аранда и кариера. Табуирование кланом своего эпонима — третья 
проблема, очень интересная с психологической точки зрения. Но 
соединять в одно целое эти различные вещи отнюдь нельзя» [Lowie 
1935: 151].

Франц Боас в книге «Ум первобытного человека» вслед за Голь-
денвейзером писал: «Одной из замечательных форм социальной 
организации, встречающейся во многих странах, далеких одна от 
другой, является так называемый «тотемизм», т.е. общественная 
форма, при которой известные социальные группы считают себя 
находящимися сверхъестественным образом в родстве с известным 
животным видом или известным классом объектов. Я полагаю, что 
таково общепринятое определение “тотемизма”, но я убежден, что 
в этой форме рассматриваемое явление не представляет собой про-
стой психологической проблемы, но охватывает разнообразнейшие 
психологические элементы» [Боас 1926: 105–106].

Американскую историческую школу К. Леви-Строс видел своей 
предшественницей в деле развенчания «тотемической иллюзии». 
Историографический обзор К. Леви-Строса «Тотемизм сегодня» на-
правлен на то, чтобы показать гетерогенность комплекса явлений, 
объединяемых обычно словом «тотемизм». Одновременно автор 
подводит читателя к мысли, что проблема тотемизма лежит совер-
шенно в иной области, чем ее обычно помещали — в области ин-
теллектуальной. В «Неприрученной мысли» Леви-Строс показыва-
ет, что «так называемый тотемизм» — это даже не особая форма 
классификации, а «частный случай общей проблемы классифика-
ции». «Так называемые тотемические классификации, верования и 
связанные с этим практики не что иное, как аспект или форма этой 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



276 Т.Н. Дмитриева

всеобщей систематической деятельности» [Леви-Строс 1994: 240]. 
«Народы, у которых нет тотемизма, тоже обладают системой клас-
сификации, которая тоже является одним из изначальных элементов 
их общей системы социальной организации; <…> таковы система 
сторон света, китайский и персидский дуализм, ассиро-вавилонская 
космография, система так называемой магии симпатических соот-
ветствий и т.д.» [Там же]. Он считает, что животные, растения и дру-
гие элементы классификации — это лишь логические инструменты 
для умственного анализа и синтеза в тех культурах, которые еще 
не выработали более адекватные средства для этих операций, в тех 
культурах, где мысль еще «не приручена», «не одомашнена». При-
чем такими же логическими инструментами могут быть не только 
тотемические названия, но и элементы поведения, брачные правила, 
пищевые запреты и предписания и т.д. 

Итак, тотемизм, по Леви-Стросу, имеет знаковую природу, явля-
ется частью более широких классификаций. Тот срез тотемической 
системы австралийцев, который А. Элькин называл «классификатор-
ским тотемизмом», Леви-Строс считал тотемизмом par excellence.

Естественно, что реакции на столь радикальное устранение то-
темизма были самые различные, в том числе и отрицательные. Так, 
П.  Уорсли [Worsley 1967] отмечал, что намерением Леви-Строса 
было не понять тотемизм, а исключить его как возможную тему ан-
тропологического рассуждения. Но этот эффект не наступил. «Око-
ло 30 лет назад официально объявлено о его смерти, но тотемизм 
упорно отказывается ложиться в гроб». В. Валери: «Какое-то вре-
мя тому назад Леви-Строс произвел над тотемизмом то, что сейчас 
могло быть названо упражнением в деструкции, для чего были свои 
основания. Тем не менее сейчас понятно, что “структуралистское 
разрешение тотемического гибрида в утонченную чистоту соссю-
ровского языка” влечет столько же потерь в интерпретационной 
продуктивности, сколько выигрывает в интеллектуальном комфор-
те» [Valeri 1994: 101].

Этнографические исследования в Австралии и других странах 
показывают действительную, реальную противоречивость явлений, 
объединяемых термином «тотемизм». Эти явления и разнородны, 
и объединены таким образом, что конкретные проявления тотемиз-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



277Проблема тотемизма в историографическом аспекте

ма оказываются как бы проекцией на разные сферы культуры некоей 
общей позиции архаического человека в отношении окружающего 
мира. Австраловеды употребляют слово «тотемизм», но четко осо-
знают условность и поверхностность этого термина. Так, А. Элькин 
в работе «Тотемизм в Северо-Западной Австралии» пишет: «Ныне 
признано, что тотемизм — не единое и простое явление, но термин, 
использующийся для обозначения разных феноменов социального, 
религиозного и магического значения. Поэтому необходимо каждый 
раз изучать природу и функции групп, находящихся в тотемическом 
отношении» [Elkin 1933: 257]. Р. И К. Берндты также отмечали, что 
тотемизм — термин сложный, поскольку его употребляли в различ-
ных значениях. Однако он глубоко укоренился, и любая попытка за-
менить его другим лишь увеличила бы путаницу [Берндт Р., Берндт 
К. 1981: 161].

По поводу связи тотемизма и экзогамии А.  Элькин указывает: 
«Мало осведомленные лица, имеющие дилетантское представление 
о коренном населении Австралии, обычно утверждают, что их брач-
ные правила основаны на предписаниях тотемизма». На самом деле 
«браки в австралийском обществе регулируются в первую очередь 
системой родства, а затем — некоторыми общественными группи-
ровками, которые можно обнаружить в каждом племени. Эти груп-
пировки могут быть связаны с тотемизмом, но могут существовать 
и независимо от него» [Элькин 1952: 131].

А. Элькин классифицирует тотемизм по двум признакам — по 
форме и по функции. Под формой он понимает способ распреде-
ления тотемов среди членов племени, под функцией — ту роль, ко-
торую отдельные формы тотемизма играют в жизни племени. Он 
выделяет следующие формы тотемизма:

1)	 индивидуальный тотемизм;
2)	 половой тотемизм;
3)	 тотемизм половины;
4)	 тотемизм секций и субсекций, когда каждая из четырех или 

восьми групп, на которые делится племя по признакам родства, 
имеет свой особый тотем или тотемы; эти группы и тотемы косвен-
но определяются по материнской линии;

5)	 родовой тотемизм, при котором тотемический род обычно 
состоит из группы родственников по отцовской или материнской 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



278 Т.Н. Дмитриева

линии; члены этой группы обладают совместно одним или несколь-
кими тотемами; иногда локальная патрилинейная группа представ-
ляет собой одновременно и тотемический род;

6)	 локальный тотемизм, когда принадлежность к тотемической 
группе и обладание ее тотемом или тотемами определяется по мест-
ности, а не по родству; члены территориальной группы связаны меж-
ду собой главным образом духовными, а не родственными узами;

7)	 множественный тотемизм; при этой форме тотемизма боль-
шое число явлений природы или биологических видов, а также 
мужчины и женщины объединяются в одну группу, которой при-
сваивается название одного или нескольких главных тотемов; мно-
жественный, или классификационный тотемизм может наблюдаться 
и при секционном, и при родовом, и при локальном тотемизме и, по 
существу, представляет собой определенный способ классификации 
явлений природы [Там же: 138].

Изучая функции тотемизма и его значение, А. Элькин выделяет 
следующие разновидности: 1)  общественный (социальный) тоте-
мизм; 2) культовый тотемизм; 3) тотемизм зачатия; 4) тотемизм сно-
видений; 5)  классификаторский тотемизм; 6)  тотемизм-помощник 
[Там же: 139].

А. Элькин считал, что важнее всего установить различие между 
общественным и культовым тотемизмом.

Социальный тотемизм связан с взаимоотношениями между 
людьми и брачными правилами, в то время как культовый тотемизм, 
если и имеет что-либо общее с этими вопросами, то весьма немно-
го. Он связан с мифологией, обрядами и религиозной стороной жиз-
ни племени. Общественный тотемизм почти всегда связан со счетом 
родства по материнской линии, а культовый тотемизм — с опреде-
ленной местностью и патрилинейным счетом родства. Социальный 
тотем — это «плоть», «мясо». На него распространяются запреты 
убивать и есть, а также вступать в брак с лицом одного тотема. Сами 
же тотемы действуют как товарищи и друзья тех, чьим тотемом они 
являются.

Культовый тотемизм представляет собой тайную религиозную 
или культовую организацию. В каждом племени имеется ряд куль-
товых групп, состоящих из полнопосвященных мужчин. Их при-

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



279Проблема тотемизма в историографическом аспекте

надлежность к этим группам определяется правом по рождению. 
Каждая группа должна хранить и передавать последующим поколе-
ниям определенную часть священной мифологии и ритуала, на нее 
часто возлагается охрана священных мест и выполнение обрядов 
размножения животных или растительных видов — своих тотемов. 
Культовый тотемизм не имеет ничего общего с брачными правила-
ми. Табуация его достаточно жесткая.

Подобные разновидности тотемизма в Австралии выделяют 
и  другие исследователи. И совершенно напрасно К.  Леви-Строс 
иронизировал над А. Элькином [Леви-Строс 1994: 67], что он яко-
бы пытается заново строить на почве, опустошенной американской 
критикой. Он не пытался ни «спасать» тотемизм, ни «растворять» 
его. Он просто разложил факты таким образом, как они существу-
ют в реальности, без всякого давления и насилия над ними. И то, 
что все эти разнообразные и несводимые друг к другу «тотемизмы» 
пришлось назвать одним словом «тотемизм», с одной стороны, мо-
жет быть, дань традиции, но с другой — имеет глубокий смысл.

Ведь между этими многообразными формами есть нечто общее: 
это разные проявления одного мировосприятия, одной философии, 
как ее называет А.  Элькин. Тотемизм — это «взгляд на природу 
и  жизнь, на вселенную и человека, взгляд, характеризующий ми-
фологию аборигенов и влияющий на их социальные отношения, 
питающий их обряды и связывающий аборигенов с прошлым. Он 
связывает аборигенов с явлениями природы и ее обитателями в еди-
ное целое, составные части которого дают друг другу жизнь. <...> 
В общих чертах сущность тотемизма заключается во взгляде на мир, 
в соответствии с которым человек является неотъемлемой частью 
природы, не имеет резких отличий от других живых видов и облада-
ет той же жизненной сущностью. <...> Однако это не взаимная связь 
между всем народом или всем племенем и природой в целом. Это 
взаимоотношения между человеком или группой людей, с одной 
стороны, и естественными видами (растительными и животными) 
с другой, что как раз и отличает тотемизм от обожествления при-
роды» [Элькин 1952: 132].

Такое мировосприятие является значительной общечеловече-
ской культурной ценностью, которую утрачивает современная 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



280 Т.Н. Дмитриева

цивилизация. Однако ничто, видимо, не может исчезнуть совсем, 
и сейчас имеется тенденция в широкой общественности, которая 
стремится его возродить, вновь вернуться к этому ощущению един-
ства мира, единения с природой. Эта тенденция, противоположная 
иудео-христианскому представлению о человеке как царе природы, 
получила название «неототемизм» [Willis 1990: 6]. Отражением ее 
в антропологии является возрождение внимания к тотемизму и по-
зиции человека в отношении животного и растительного мира.

Сама коллективность тотемизма, пресловутая выраженность его 
социальной стороны как раз и должна бы наводить на мысль о том, 
что здесь нет некоей закономерной системной связи, что социальная 
организация с ее правилами поддержания границ между группами 
(экзогамией), система названий — по объектам внешнего мира, в 
том числе по животным и растениям, правила поведения (табуация 
и пр.) и мировоззрение в целом (а в частности — верования, свя-
занные с животными) относятся к разным срезам культуры. Ведь 
в тотемизме наличие кланов или других общественных единиц ло-
гически продуцирует их названия, тотемические или нет, в любых 
других культах: наличие общих идей логически инкорпорирует 
группу людей, объединяющихся вокруг них. В религии аборигенов 
Австралии такие группы тоже есть. Это так называемые тотемиче-
ские патрилинейные кланы, локальные тотемические группы и про-
чие носители культового тотемизма (по Элькину).

Из работ этнографов-австраловедов видно, что по крайней мере 
в  Австралии словом «тотемизм» называются порой разные и не-
сводимые друг к другу явления. Незадача в том (и это общая неза-
дача этнологии), что эти разные явления традиционно приходится 
называть одним и тем же термином. Загадка же тотемизма, на мой 
взгляд, заключается в том, что все очень держатся за это слово, как 
бы боятся его отвергнуть. Видя разнородность «тотемического ком-
плекса», осознавая неадекватность термина, его все же продолжают 
использовать.

И, наверное, сколько бы ни говорили о том, что тотемизм, как не-
кий органический комплекс, система, является иллюзией, сам тер-
мин настолько удобен и привычен, что исследователи вряд ли смо-
гут обойтись без него, в особенности в тех областях науки, где речь 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



281Проблема тотемизма в историографическом аспекте

идет о взаимоотношении людей и животных. Только, как показал 
наш обзор, разные авторы понимают под этим словом разные вещи. 
Поэтому единственное, что в данном случае может способствовать 
взаимопониманию, — это предварительное определение понятий 
«тотемизм» и «тотем».

Библиография
Анисимов А.Ф. Об исторических истоках и социальной основе то-

темических верований  // Вопросы истории религии и атеизма. М., 1960. 
Вып. VIII.

Анисимов А.Ф. Этапы развития первобытной религии. М.; Л., 1967.
Берндт Р., Берндт К. Мир первых австралийцев. М., 1981.
Боас Ф. Ум первобытного человека. М.; Л., 1926.
Быковский С.Н. К вопросу о тотемизме // Из истории докапиталистиче-

ских формаций. Известия ГАИМК. М.; Л., 1933. Вып. 100.
Гринев А.В. Тотемизм у индейцев хайда, тлинкитов и цимшиан // Этно-

графическое обозрение. 1995. № 4.
Дмитриева Т.Н. Современное состояние проблемы тотемизма // Акту-

альные проблемы изучения истории религии и атеизма. Л., 1981.
Зеленин Д.К. Табу слов у народов Восточной Европы и Северной Азии. 

Часть I. Запреты на охоте и иных промыслах // Сб. МАЭ. Л., 1929. Т. VIII.
Зеленин Д.К. Культ онгонов в Сибири. Пережитки тотемизма в идеоло-

гии сибирских народов // Тр. Ин-та антропологии, археологии и этногра-
фии. Т. XIV. Этнографическая серия. Вып. 3. М.; Л., 1936.

Зеленин Д.К. Проблема первобытной религии // Советская этнография, 
1937. № 4.

Золотарев А.М. Происхождение экзогамии  // Изв. Государственной 
Академии истории материальной культуры. М.; Л., 1931. Т. X. Вып. 2–4.

Золотарев А.М. Общественные отношения дородовой коммуны // Пер-
вобытное общество. 1932.

Золотарев А.М. Пережитки тотемизма у народов Сибири. Л., 1934.
Кабо В.Р. Первобытная доземледельческая община. М., 1986.
Леви-Строс К. Первобытное мышление. М., 1994.
Никольский В.К. Очерк первобытной культуры. М.; Пг., 1923.
Семенов Ю.И. Как возникло человечество. М., 1966.
Тейлор Э. Первобытная культура. М., 1939.
Токарев С.А. Проблемы происхождения и ранних форм религии // Эт-

нографическое совещание 1956 г.: Тез. докл. на пленарных заседаниях. М.; 
Л. 1956 а.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



282 Т.Н. Дмитриева

Токарев С.А. Религия австралийцев  // Народы Австралии и Океании. 
М.; Л., 1956 б.

Токарев С.А. Ранние формы религии и их развитие. М., 1964 а.
Токарев С.А. Религия в истории народов мира. М., 1964 б.
Токарев С.А. Ранние формы религии. М., 1990.
Толстов С.П. Проблемы дородового общества // Советская этнография. 

1931. № 3–4.
Толстов С.П. Пережитки тотемизма и дуальной организации у турк

мен  // Проблемы истории докапиталистических обществ. М.; Л., 1935. 
№ 9–10.

Хайтун Д.Е. Тотемизм, его сущность и происхождение. Сталинабад, 
1958.

Штернберг Л.Я. Первобытная религия в свете этнографии. Л., 1936.
Элькин А. Коренное население Австралии. М., 1952.

Durkheim E. Les formes elementaires de la vie religieuse. P., 1912.
Elkin A.P. Totemism in North-Western Australia // Oceania. 1933. Vol. III, 

№ 3–4.
Frazer J.G. Totemism. Edinburgh, 1887.
Frazer J.G. Totemism and Exogamy. L., 1910. Vol. I.
van Gennep A. L’etat actuel du probleme totemique. P., 1920.
Goldenweiser A.A. Totemism, an Analytical Study // The Journal of Ameri-

can Folk-Lore. 1910. Vol. XXIII, n. LXXXVIII.
Haekel J. Der heutige Stand des Totemismusproblems  // Mitteilungen der 

Anthropologischen Gesellschaft in Wien. 1952. B. 82. H. 1–3. 
Howitt A. The Native Tribes of South-East Australia. L., 1904.
Levi-Strauss C. Le totemisme aujourd’hui. P., 1962.
Long, J. Voyages and Travels of an Indian Interpreter and Trader. 1791.
Lowie R. Traité de sociologie primitive. P., 1935.
Mac Lennan J.F. On the Worship of Animals and Plants // The Fortnightly 

Review. 1869. Vol. 6. Oct., nov.; 1870. Vol. 7. Febr.
Robertson Smith W. Lectures on the religion of the Semites. L., 1907.
Spencer B., Gillen F. The Native Tribes of Central Australia. L., 1899.
Spencer B., Gillen F. The Northen Tribes of Central Australia. L., 1904.
Strelow C. Die Aranda und Loritija Stamme in Zentral Australien. Frankfurt 

am Main, 1907–1920.
Valeri V. Wild Victims: Hunting as Sacrifice and as Hunting in Huaulu // His-

tory of Religions. 1994. Vol. 34, № 2.
Willis R. Introduction // Signifying Animals: Human Meaning in the Natural 

World. One World Archaeology. L., 1990. Vol. 16.

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН



283Зверь-тотем в типологии образов

Worsley P. Groot Eylandt Totemism and Le totemisme aujourd’hui  // The 
Structural Study of Myth and Totemism. L., 1967.

И.В. Калинина

ЗВЕРЬ-ТОТЕМ В ТИПОЛОГИИ ОБРАЗОВ

Образные представления, определяющие социальное поведение 
отдельных особей, есть и у животных. Но у животных нет культуры, 
нет семантической системы образов. Уже у первобытного человека 
природная среда выступает в роли культурной среды. Представле-
ния детей, растущих в разных культурах, отличаются по смыслово-
му содержанию образов. Откуда у человека, в отличие от животных, 
появляются («берутся») семантические образы, иначе — миро-
воззренческие смыслы? Ответ на общефилософском уровне изве-
стен: общественная практика. Но в данном случае нас интересует 
конкретно научное, культурологическое исследование проблемы 
возникновения семантических мировоззренческих систем. В на-
стоящее время культурология в основе своей представляет собой 
семиотические исследования. Семантическое направление, которое 
разрабатывали Н.Я. Марр, О.М. Фрейденберг и др., в отечественной 
культурологии развития не получило.

В докладе на прошлом заседании семинара я рассматривала 
структурные отличия образа от понятия. Архаические образы — это 
образы «действующие», они соответствуют функциональному типу 
обобщений образного мышления [Калинина 1998: 96–105]. Отсюда 
персонификация мировоззренческих смыслов, понимаемая иссле-
дователями как синкретичность первобытного мышления.

Выделение образа в качестве единицы анализа позволяет поста-
вить вопрос об исторической типологии образов. Для определения 
типов необходимо выявление существенных признаков. Отличие 
образа от понятия в том, что понятие заключает характеристику 
предмета, явления со стороны признаков, образ же характеризует 
предмет, явление со стороны действия. Семантическая функция, т.е. 
характеристика образа по действию, является основополагающим 

 
Электронная библиотека Музея антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 

http://www.kunstkamera.ru/lib/rubrikator/02/978-5-88431-275-3/ 
© МАЭ РАН




